Городская идентичность в культуре постсоветской провинции (Рецензия на монографию: Шипулина Н.Б., Щеглова Л.В., Шипицин А.И., Плужникова Н.Н., Елистратова Е.А. Антропология вещи в городской культуре: концептуальные основы и поиск метода. Волгоград: Издательство Волгоградского института управления — филиала ФГБОУ ВО «РАНХиГС», 2016. — 166 с.)

Рассмотрение проблемы идентичности включает в себя анализ как субъективного, так и общекультурного аспекта данного феномена. Попытки типологизации разного рода моделей идентичности предусматривают такие ее модальности, как: персональная и коллективная; истинная ложная; негативная И позитивная; реальная И формальная; нарративная, конфессиональная, гендерная и др. Первоначально возникшее в рамках психологических, а затем и психоаналитических исследований, понятие «идентичность» в современном гуманитарном познании стало употребляться для обозначения самотождественности, целостности и цельности субъективной психической деятельности, актуальной способности к саморефлексии и самоосознанию себя в качестве личности. Начиная со второй половины XX века в широкий оборот вводится понятие «коллективная идентичность», используемое для определения устойчивых интерсубъективных представлений группы людей о самих себе во времени и пространстве.

Совершенно особой темой многочисленных исследований последних лет стал феномен городской идентичности, которая с одной стороны является более лабильной и спонтанной по сравнению с этническими или социально-экономическими характеристиками. С другой стороны, осознание собственной городской идентичности является важным маркером разграничения «своего» и «чужого» в современном культурном пространстве. В структуру городской идентичности можно включить три компонента: во-первых, это знания,

представления об особенностях своей группы, во-вторых, осознание принадлежности к ней и, в-третьих, эмоциональная оценка значимости этой принадлежности.

В постсоветское время многие провинциальные российские города столкнулись с проблемой идентификации и позиционирования собственной культурной среды. Городская среда, спроектированная и выращенная в рамках большого советского нарратива, оказалась в состоянии символического и организационного xaoca. Прежнее идеологическое наполнение было поставлено под сомнение, а формирование нового затруднялось в связи с отсутствием сопоставимой по солидаризующему потенциалу культурной «Изменения, происходящие в обществе: интенции. смена поколений, масштабные события, новые мифы и ценностные установки, - материально деформируют окружающее пространство. Новые памятники вытесняют старые символы города, смысловой потенциал которых практически исчерпан, ареал обитания последних сужается и они мимикрируют под окружающий городской ландшафт» [1; C. 80].

Действительно, происходит утрата исходной символической и смысловой пространства, культурная логика нагруженности постсоциалистической городской среды вообще хаотична и абсурдна: под памятниками Ленину проводятся митинги либеральной оппозиции, долгостроящиеся православные храмы мирно зарастают периметру автосалонами торгово-ПО развлекательными комплексами, a опустевшие дома культуры муниципальные кинотеатры в отдаленных от центра города постепенно растворяются в природном ландшафте. Прагматика массированно символику И идеологию, а общенациональные конвенции символизации и городской идентичности уходят в прошлое.

В связи с этим представляется чрезвычайно актуальной тема научной монографии «Антропология вещи в городской культуре: концептуальные основы и поиск метода», избранная коллективом известных волгоградских ученых. Реалогический метод постижения городской культуры, осмысление

овеществленных, повседневных практик взаимодействия людей - один из наиболее перспективных подходов и условий понимания синкретичной среды обитания современного человека. Об этом прямо пишут и сами авторы: «как в современных науках о культуре, так и в самой культурной реальности, сейчас парадигм: эстетической И семиотической происходит смена OT реалогической и персонологической... неустранимый человеческий, точнее, личностный фактор ориентирует современное знание культуре индивидуализированные, субъективированные принципы изучения И понимания уникальных и неповторимых смыслов вещей» [2; С. 11].

Именно такой подход позволяет воспринимать мир урбанистической повседневности не сквозь абстрактные и зачастую устаревшие схемы противопоставления центра и периферии, индивидуального и общественного, публичного, вертикально-государственного и горизонтальночастного и семейного, призму «человекоразмерных» чувств, эмоций, сквозь воспоминаний и личностных ценностных ориентаций. Реалогическая парадигма исходит из понимания вещи как формы личностной укорененности в бытии культуры и позволяет обнаруживать персональную причастность миру и «способ упорядочения мира в повседневной организации индивидуального бытия» [3; С. 263]. Поэтому нельзя не согласиться с авторами монографии в том, что «город и горожане попадают в поле зрения современных гуманитариев в их повседневной жизни, в простых словах, поступках, вещах и практиках, не имеющих глобального значения, но помогающих увидеть современные города «снизу и изнутри» и в этом смысле лучше понять глубинные пласты культуры города и городов» [2; С. 47].

Идею упрощения, пуэрилизации городского пространства, уставшего от глобальных метанарративов подчеркивает лозунгов при И микросоциологическом анализе блошиных рынков И Л.В. Щеглова: «современная барахолка как зеркало отражает пуэрилизацию захлестнувшую сегодня развитые страны... Главное, что дает блошиный рынок человеку – это возможность освободить в себе детское начало и одновременно

выразить протест против моды на одноразовые предметы, одноразовые отношения и линейную определенность статусно-ситуативного общения» [4; с. 86]. В этом смысле потребность в освобождении от уже отживших вещей и отношений коррелирует с устойчивой потребностью в обновлении символического пространства городской повседневности.

Монография изобилует богатейшим иллюстративным материалом, очевиден значительный труд авторов при подготовке текста, огромный объем предварительной работы, а также методологическая обоснованность основных положений и выводов. Чрезвычайно интересным представляется проведенный Н.Б. Шипулиной, Л.В. Щегловой, А.И. Шипициным, Н.Н. Плужниковой и Е.А. Елистратовой анализ волгоградской микроурбанистической среды, в частности, весьма захватывающими и рождающими встречный интеллектуальный поиск, являются параграфы, посвященные таким реалогическим феноменам, как дворовые скульптуры, барахолки, блошиные рынки, творчество создателей комплексы hand-made, буккроссинг, архитектурные И памятники, формирующие социальное пространство городской повседневности. Этот ряд микроурбанистическим продолжить, особенностям хочется отнеся К волгоградской среды знаменитые дорожные ямы и выбоины, а также стихийные свалки и газонные парковки. Так или иначе, авторы с грустью констатируют отсутствие на протяжении последних десятилетий хотя бы попыток формирования целостной культурно-символической политики и имиджа города: «это свидетельствует о том, что проблема поиска Волгоградом своего лица, включения города в мировой или хотя бы российский культурный контекст серьезно не стоит. Вопросы о миссии города, его локальном своеобразии, нематериальных активах редко являются предметом рефлексии экспертного сообщества ученых, художников, архитекторов, скульпторов и мало интересуют властные инстанции... Вместо целенаправленной последовательной стратегии продвижения, мы имеем дело с кратковременными и конъюнктурными тактиками маркетинга имиджа города, вектор которых

задается политической элитой, навязывающей горожанам свое представление об идентичности Волгограда» [2; С. 79-80].

В данной связи необходимо сказать, что специфика волгоградской городской идентичности вполне вписывается в общероссийский постсоветский связана с историческими, географическими контекст и социальноособенностями региона, затрудняющими, экономическими а подчас делающими невозможной его спонтанную идентификацию. «Советский» линейный тип урбанизации определил организацию городского ландшафта, планомерное, «послойное» планирование среды в условиях чрезвычайно протяженного больше затрудняет города все создание единого коммуникационного пространства.

Происходящий в последние два-три десятилетия процесс фрагментации географического и символического пространства, переименовывания «расколдовывания» знаковых для предыдущего поколения мест связан с усталостью от больших нарративов и «советскости» как таковой, что, кстати, нисколько не мешает по ней же активно ностальгировать. При этом данный процесс, очевидно, не способствует интеграции городского культурного сообщества, что закономерно влечет ощущение социальной инертности и безысходной нехватки солидарности и в значительной степени способствует оттоку из региона молодежи и трудоспособного населения. Для культурной ситуации многих городов российской постсоветской провинции, которые прежний промышленных центров утратили статус исчерпавших традиционный символический ресурс, действительно очень «важно найти или новый культурный капитал, конвертируемый создать реальные экономические механизмы, которые позволили бы этим городам стать вновь экономически успешными за счет внутренних культурных ресурсов» [2; С. 91].

Именно поэтому одной из актуальных задач, стоящих перед региональной элитой и профессиональным интеллектуальным сообществом становится рефлексия над возможными формами городской идентичности, а также маркетинг территории и целенаправленные усилия по формированию

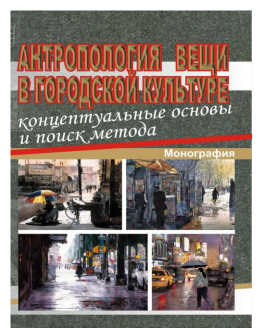
позитивного имиджа города, основанного не только на патриотической риторике и природных достопримечательностях, но и на чем-то еще, обладающем мощным интегрирующим и солидаризирующим культуртрегерским потенциалом.

## Список литературы:

- 1. Саенко Н.Р., Шипицин А.И. Культурно-символическая политика в отношении городской скульптуры // Вопросы культурологии. 2010. № 12. С. 80.
- 2. Шипулина Н.Б., Щеглова Л.В., Шипицин А.И., Плужникова Н.Н., Елистратова Е.А. Антропология вещи в городской культуре: концептуальные основы и поиск метода / Монография. Волгоград: Издательство Волгоградского института управления филиала ФГБОУ ВО «Российская академия народного хозяйства и государственной службы», 2016. 166 с.
- 3. Шипулина Н.Б. От семиотики к реалогии: методологическая эволюция исследовательского и интерпретационного инструментария культурологии повседневности // Каспийский регион: политика, экономика, культура. 2012. № 4(33). С. 263.
- 4. Щеглова Л.В. Блошиный рынок как культурный феномен // «Сервис Plus». 2016. № 1. C. 86.

## Опубликовано:

Марченко А.Ю. Городская идентичность в культуре постсоветской провинции (Рецензия на монографию: Шипулина Н.Б., Щеглова Л.В., Шипицин А.И., Плужникова Н.Н., Елистратова Е.А. Антропология вещи в городской культуре: концептуальные основы и поиск метода. Волгоград: Издательство Волгоградского института управления — филиала ФГБОУ ВО «РАНХиГС», 2016. — 166 с.) // Известия ВГПУ. 2017. № 3. С. 180-182.



РЕЦЕНЗИЯ HA МОНОГРАФИЮ «АНТРОПОЛОГИЯ В ВЕЩИ ГОРОДСКОИ КУЛЬТУРЕ: КОНЦЕПТУАЛЬНЫЕ ОСНОВЫ ПОИСК МЕТОДА». (ВОЛГОГРАД: ВОЛГОГРАДСКИЙ ИНСТИТУТ УПРАВЛЕНИЯ, 2016)

Сенкевич Алла Владиславовна, кандидат философских наук, доцент Воронежский институт высоких технологий, г. Воронеж, Российская Федерация

Коллективное исследование волгоградских авторов посвящено интересной и перспективной теме в

области философской антропологии — вещи в их человеческом, смысловом измерении и многообразии культурных модусов. Примером городской среды, в которой вещи взаимодействуют с людьми, выступает сам Волгоград, его памятники, дворы, рынки, а также жители в качестве творцов и потребителей.

Актуальность данной темы обусловлена тем, что в России получает все большее развитие «общество потребления», ставшее в западной философии уже привычным предметом изучения. Французский мыслитель Ж. Бодрийяр, посвятивший ряд работ данной проблеме, выделяет два разных вида потребления. Один вид — это удовлетворение потребностей людей, устранение нужды в чем-либо. Это привычное значение термина «потребление», которое соответствует прежним историческим эпохам. Совсем иначе Бодрийяр характеризует потребление в современном обществе: «Потребление — это не пассивное состояние поглощения и присвоения, которое противопоставляют активному состоянию производства... Потребление есть активный модус отношения — не только к вещам, но и к коллективу и ко всему миру...».

Представленная Л. В. Щегловой и ее соавторами работа есть опыт осмысления мировоззренческих особенностей современных российских горожан сквозь призму их взаимодействия с вещами в сфере повседневности.

В самом начале монографии указывается, что культура существует не только в виде идеалов, принципов, идей, но и в материальности быта, в обыденной жизни людей. Повседневность наполнена вещами, впитавшими общественную практику, мировосприятие и получившими в силу этого символический характер. «Структуры повседневности создают возможность творческой самореализации личности в социуме, соединяя духовно-ценностные

основания культуры и реалии повседневной жизни, вписывая человека в пространство культуры, оформляя мировоззренческие ориентации» (с. 6).

Для разработки заявленной темы привлекается большое количество источников. Среди них – работы как отечественных, так и зарубежных авторов, в том числе использована литература на английском, французском и немецком языках, проанализированы многочисленные интернет-источники.

Первая глава монографии посвящена существующим в современном социальногуманитарном знании методам и подходам к исследованию мира вещей. Первый параграф раскрывает сущность и отличия семиотической и реалогической парадигм. Первая, представленная знаменитыми именами зарубежных и отечественных мыслителей, интерпретирует смыслы коллективного, надличностного бытия, зашифрованные в вещах. Вторая, разработанная М. Эпштейном, рассматривает вещь как феномен единичного существования в ее принадлежности судьбе отдельного человека. Именно такой подход позволяет уловить нюансы повседневной жизни личности в их философском смысле.

Второй параграф выявляет реалогическую парадигму в российской философии культуры. Среди ее основоположников – историки культуры, филологи, социологи, этнографы, кинематографисты и, собственно, философы.

В третьем параграфе анализируются культурные модусы вещи: онтологический, метафизический, эстетический, семиотический, прагматический, этический, антропологический, персонологический, культурно-исторический. «Таким образом, вещь и вещественное, выступая в качестве стержневого свойства культуры в ее стремлении к наделению смыслом, упорядочению всего в мире, утверждают и иллюстрируют ее реалогическую сущность» (с. 41).

Вторая глава монографии раскрывает некоторые аспекты взаимодействия людей и вещей в структуре городской повседневности. В первом параграфе показано, что городская культура — это сочетание природного ландшафта, архитектуры, фольклора, ритма жизни, поведения горожан и пр. В настоящее время она исследуется представителями всего спектра социально-гуманитарных наук, а ведущей тенденцией стала микроурбанистика — изучение деталей обыденной жизни в их многообразии и личностном значении.

Второй параграф второй главы на примере Волгограда раскрывает различные модусы вещей в жизни города. Подробно изучив памятники и скульптуры своего города, автор пришел к выводу, что Волгоград сконцентрировал усилия «на эксплуатации образа городагероя, столицы патриотического воспитания молодежи, доставшегося в наследство от советского прошлого» (с. 65). Для того, чтобы называться культурной столицей российской провинции, необходимы и другие бренды. Таким культурным ресурсом могут стать, по

мысли автора, различные частные коллекции горожан, переведенные в статус музейных экспонатов.

Отдельное место в монографии занимает исследование handmade творчества в современном Волгограде. Автор выявляет практики, сообщества, основанные на данном виде деятельности, функции handmade творчества, причины востребованности изделий и имеющиеся проблемы.

Изделия handmade есть результат стремления человека к творчеству, совмещенного с привычными российскому менталитету «безотходностью деревенского быта» и жизнью в дефиците. Вещь, пусть даже созданная по шаблону, но украшенная своими руками, привносит в «конвейерность» повседневной жизни радость от созидания уникального предмета, вобравшего и эмоции мастера, и в буквальном смысле тепло его рук. По мысли автора, Волгограду необходима некая объединяющая площадка для творцов и потребителей handmade изделий, которые способны стать реалогическим брендом города.

Раздел, посвященный блошиным рынкам (барахолкам) Волгограда, раскрывает их культурную и социально-психологическую специфику. Ведь такие рынки, похожие по своей сути, имеют собственное «лицо» в каждом российском городе. На этом облике сказывается и этнический состав населения, и история города, и особенности географического положения, и многое другое. Анализируя коммуникативные процессы на волгоградской «Птичке», автор приходит к выводу, что в этом пространстве труд замещается игрой, и каждый посетитель вольно или невольно способен стать участником некого реалити-шоу. Но «город еще не готов принять существование блошиных рынков в качестве новой для него формы социального досуга» (с. 121).

Приметой современности в российских городах стало движение буккроссинга — свободного обмена книгами с целью сделать их общедоступными. Это явление исследуется в одном из разделов монографии. Автор отмечает, что россияне недостаточно информированы о целях и принципах этого движения. Основной формой буккроссинга в Волгограде и Саратове стали книжные шкафы и полки в образовательных учреждениях, музеях, парках и кафе. Но они пополняются старыми книгами, не отвечающими запросам современных молодых людей, на которых в первую очередь и ориентированы проекты. Кроме того, читатель информационного общества стремится получать нужные сведения за секунды с помощью гаджетов, он попросту отвык от усидчивости и внимательного чтения. Но автор не сомневается в сохранении основных социокультурных функций книги и перспективах развития буккроссинга.

Весьма интересным с философской и культурологической точек зрения является раздел, посвященный самодеятельному дизайну городских дворов. Это явление, пожалуй,

имеет место по всей России: от крошечных поселков до городов-миллионников. Что же стоит за стремлением жителей украсить свой двор с помощью отслуживших свое утилитарных вещей, мусора или детских игрушек? Автор обращается к творцам в качестве информантов: люди сами раскрывают мотивы и ценности, лежащие в основе дворовой культуры. «Дворовая культура — это и специфическая социальность, формы общения и группового поведения, это и особое, сокрытое от глаз, одомашненное жизненное пространство» (с. 133). В нем и разворачивается сущностная специфика человеческой деятельности — мироустроительная, созидающая новый порядок. Творцами движет ностальгия по детству, желание привнести индивидуальность в типовые пространства площадок и палисадников, забота о живых существах. В эту культуру вписаны птицы и кошки — «украшение дворового пространства» (с. 143).

Таким образом, данная монография представляет интерес для самого широкого круга читателей, поскольку содержит наряду с глубиной философского анализа яркие жизненные наблюдения, дает представление о культуре Волгограда жителям других регионов, в качестве особого плюса содержит множество фото. Для профессиональных философов и культурологов эта книга выступает источником дальнейшего творческого поиска в области антропологии вещи, стимулирует размышления об иных аспектах бытования вещей в человеческом мире.

## Опубликовано:

Сенкевич А.В. Рецензия на монографию «Антропология вещи в городской культуре: концептуальные основы и поиск метода» (Волгоград, Институт управления, 2016) // Вестник Ассоциации вузов туризма и сервиса. 2017. № 3. С. 85-87.